第一章 ▶ 月休、灵魂与灵性

# 第一部分

我们中的大多数人都想知道将来会发生 什么事情。那些自称能预测未来的人在一些领 域很受欢迎。我们焦急地阅读一本扣人心弦的 书时,总是迫不及待地翻到最后一页寻找结 果。许多人想知道人死以后究竟会发生什么事 情。好消息是我们可以翻到最后一页,如果可 以的话,就能够知道我们结束此生时所发生的 事情。上帝并没有揭示我们想知道的所有事 情,但是他已充分揭示了此生之后的事情,足 以告诉我们,在踏入鬼门关时,我们正进入人 生最辉煌的时刻。

虽说"活着的人知道必死"(传道书9章5 节),但是我们并不知道我们能活多久。我们 花费太多的时间去准备不切实的生活,却几乎 不花时间去准备确切的死亡。

我们为什么对死亡感兴趣或关心我们死 后将发生什么?死亡的经历如何?它将怎样影 响我们?理解这些问题的答案会影响我们对待 死亡的看法、塑造我们对死亡的态度(我们自 己的和其他人的),给我们希望,影响我们的 生活方式并激励我们为死亡做好准备。

在这一部分,我们将探索死亡、身体构造、 死后将发生的事情、死后的复活以及死亡的过渡 阶段,即死亡和复活之间人类的存在方式。 人类不同于动物在于我们可以反思过去,并把 过去和现实及将来联系在一起,并且幻想人死后重生 的可能性。从现有的资料来看,我们可以推断生命是有 目的的,在此生结束之后某种存在正在等待我们。

# 我们继承

由于罪恶,死亡才降临人间(创世记3章17-19节; 罗马书5章12节;哥林多前书15章22节)。那是上帝对亚当 和夏娃的惩罚,因为他们听信了毒蛇的唆使,毒蛇使 魔鬼的谎言恒久(约翰福音8章44节),即"你们不一定 死"(创世记3章4节)。当他们触犯原罪时,精神就死了 (罗马书6章23节;提摩太前书5章6节;雅各书1章15节), 因为上帝解除了他们的生命之树(创世记3章22-23 节),所以人类的肉体也开始死亡。上帝对亚当说: "你本是尘土,仍要归于尘土"(创世记3章19节)。

上帝告诫亚当和夏娃说他们"必死"(创世记2章 17节),这同样适用于他们的子孙后代。尽管我们会 读到"人人都有一死"(希伯来书9章27节),但是我们 并不需要从这个神圣的来源获得启示,以便了解真相。 从第一次死亡(指亚伯之死;创世记4章8节)至今,死亡 是所有人的最终结局。只有以诺(创世记5章24节;希伯 来书11章5节)和以利亚(列王纪下2章11节)除外,因为 他们被直接带入了天堂。

因为我们爱刨根问底,所以自然会问:"我们 死后将发生什么?我们身体构造中是否有某些部分可 以死后存生?我们在死后会变成什么样子?我们会进入另一个王国,进入一个远离死亡之门的所在吗?如 果会的话,那将是一个怎样的所在?"

## 我们必死

《圣经》告诉我们,与圣父、圣子、圣灵不同的 是,他们是不朽的,而我们必死(提摩太前书6章15、16

节;另见1章17节)。注意如下由希腊语 "thnetos"所表达的涉及到人类必 死的内容:(1)"不要容罪在你们必 死的身上作王"(罗马书6章12节); (2)基督将"使你们必死的身体又活 过来"(罗马书8章11节);(3)"这必 死的总要变成不死的"(哥林多前书15章 53节);(4)"这必死的既变成不死 的"(哥林多前书15章54节);(5)"必 死的身上"(哥林多后书4章11节); (6)"这必死的被生命吞灭了"(哥 林多后书5章4节)。这些资料中"必死 的"指的是身体,人类的血肉之躯。《哥林 多前书》第15章第53、54节中尽管没有明 确指出,但是从上下文中我们可以清楚 地看到,保罗所说的"必死的"(mortal) 和"必朽环的"(perishable)指的是身 体。他先前就说过:"死人要复活,成为 不朽坏的(哥林多前书15章42节后段), 以及"这必朽坏的既变成不朽坏的" (哥林多前书15章44节)。

我们复活的躯体将不朽(哥林多 前书15章53-54节),这暗示着它们在

现阶段是不经久的。《圣经》中所说的必死的指的是 我们实实在在的躯体,并非我们内在的心灵。

## 我们的身体构造

我们对于自身构造的态度通常会影响我们对死后 将发生什么所下的结论。如果我们相信身体即是我们 的全部,我们可能相信死亡就是我们存在的终结,至 少在死亡时会如此认为。另一方面,如果我们相信身 体仅仅是我们身体构造的一部分,我们就可能相信, 肉体死后,我们将以另外一种形式继续存在下去。

上帝造就了我们:"神就照着自己的形像造 人……"(创世记1章27节)。如果我们仅仅是躯体, 而躯体是上帝创造的,那么我们在形体上会或多或少 地与上帝相象。如果是这样的话,上帝像男人还是像 女人?上帝作为一个神灵(约翰福音4章24节)是否也有 嘴巴、牙齿、胃、腿、以及我们在这个星球上生活所

需要的同样的身体?

关于身体,保罗写道:"我们 既有属土的形状,将来也必有属天 的形状"(哥林多前书15章49节)。 如果我们的身体现在具有属土的形状,并且将来会有属天的形状,那 么它们现在就不具有属天的形状,那 么它们现在就不具有属天的形状。 只有当我们升入天堂时,才会具有 属天的形状。上帝按自己的形象造 人时,并没有按他的形象塑造我们 的躯体,否则我们可能已经"有属 天的形状"。既然上帝是灵,那么 人类的灵性中必然带有上帝的影 子。这就说明了每个人都拥有和他 的缔造者相同的灵性。

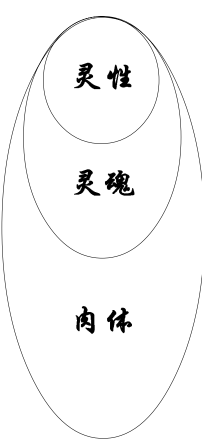
保罗将我们描述为肉体、灵魂 和灵性(帖撒罗尼迦前书5章23节)。 神的道可以区分灵魂和灵性、关节 和骨髓(希伯来书4章12节)。如果 它们是可以区分的,那么它们肯定 是不同的。

因此,我们必须知道我们具有 "三分性",即由三部分组成。正如

圣父、圣子与圣灵(马太福音28章19节)共同组成了上帝 (约翰福音10章30节),肉体、灵魂和灵性共同组成了 一个人,这就是人全部的构造。

有时,我们很难区分灵魂和灵性,但是这并不意味着它们之间没有区别。有人总结说灵魂并不是存在于我们的肉体之中,灵魂就是完整的人——包括灵性和肉体,其中灵性就是呼吸和生命力。

这个问题变得很难辨别,因为用来翻译"灵魂" 的词通常指生命或生物。生命体包括动物("有生命之



人由三部分组成

物":创世记1章20-21、24节)、人类("有灵的活人":创世 记2章7节)、和内在的人("我的灵魂"、"她的灵魂"、"你 的灵魂"、"他的灵魂":创世记27章4节;35章18节;利未记16章29节; 路加福音12章20节;士师记16章16节)。因为"灵"指一种无 形的力量,诸如风、灵性或气息,所以也很棘手。

#### 肉体

肉体是人体结构中必死的部分,被称做"必死的 身"(罗马书6章12节),"必死的身"(哥林多后书4章11 节),"外体"(哥林多后书4章16节),和"地上的帐 棚"(哥林多后书5章1节)。

肉体是我们躯体的生存之所。由于有了肉体,才 有了我们人类活生生的存在。

### 灵魂

希伯来语 "nephesh"和希腊语"psuche"都 被译为"灵魂",但其含义可能并不相同。只有根据上下 文才可以决定该如何翻译。KJV中,"nephesh"有29个 译法。希腊语的"psuche"是"nephesh"的同义词,在 KJV中也有不同的译法。

这些词语将"灵魂"译成独立的个体,比如完整的人(彼得前书3章20节),它们也可指生命(马太福音2章20节;6章25节)或人的内心(马太福音10章28节)和其精神功能——包括情感(马可福音14章34节;约翰福音12章27节)、理智(路加福音12章19节)和崇拜(路加福音1章46节)。甚至上帝也说"我的心"(马太福音12章18节;希伯来书10章38节)。

#### 灵性

在《圣经》中希伯来词"ruach"和希腊词 "pneuma"在大多数情况下被译为"精神"指那些无性 的东西,如风(创世记8章1节;约翰福音4章24节)、气息 (创世记6章17节)、圣灵(撒迦利亚书6章5节;约翰福音 3章8节;希伯来书1章14节)、内在品质(出埃及记28章3 节;哥林多前书4章21节),或人类的精神(创世记45章 27节;哥林多前书2章11节)。

灵性是不同于灵魂的。"灵魂"可以指完整的人 (包括肉体和精神)、生命或者人的内心(对应于人的 外体,即肉体,哥林多后书4章16节)。灵性是人的一部 份,与肉体明显不同,它是上帝在造我们时赐与我们 的与其相似的非肉体的部分(约翰福音4章24节;传道书 12章7节;撤迦利亚书12章1节;希伯来书12章9节)。

"肉体"是我们实在的、动物性的部分,它就是 我们目前世俗的存在形式。"灵魂"通常指活在身体 内的人:"你"或"我"。因为我们存在于肉体之 内,身体就是我们在尘世间的房屋。每个活着的灵魂都 由两部分组成:肉体,物质的一面;灵性,不可见、非物质、 体现上帝形象的一面。如果我们只说身体就忽略了灵魂 和灵性;如果只说灵性这就缺少了肉体。如果说灵魂就 可以指完整的"你"或是"我"——居于身体之内的内心 (哥林多后书4章16节)。每个人都有肉身,但又不只有个 臭皮囊;每个人都有灵性,却又并非仅有灵性。我们可以 被称做灵魂、活的实体;也可以说,在物质的身体内,具 有灵魂和活的实体。

### 结语

人有三部分构成:肉体、灵魂、精神。正因为如此,死亡在摧毁肉体的同时并无法伤及内在的灵魂与 精神。我们的身体机能可能被死亡终结,但灵魂、精神 依然会超然肉体而存在。

Studies of Biblical Literature © 2005, 2006 by Truth For Today Publications.